Qusgazah: Jurnal ERonomi Syariah

Vol. 3 No. 1, Juni 2024
Page :76-96 19

E-ISSN : 2722-6166 R
https : https://e-journal.iainptk.ac.id/index.php/qusqazah/

QUSQAZAH

Kontekstualisasi Pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari dalam Kitab Sabilal Muhtadin
tentang Zakat Produktif

Helly Ummi Mustholihah?
Pasca Sarjanan Ekonomi Syariah IAIN Pontianak, Kalimantan Barat, Indonesia

Dwi Surya Atmaja?
Prodi Ekonomi Syariah IAIN Pontianak, Kalimantan Barat, Indonesia

Lugman?
Prodi Ekonomi Syariah IAIN Pontianak, Kalimantan Barat, Indonesia
Email: helly.ummi018@gmail.com

ABSTRAK

Kontekstualisasi pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari tentang zakat produktif perlu dikaji
lebih  mendalam seiring berkembangnya model pengelolaan zakat di era modern.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep dan kontekstualisasi pemikiran Syekh
Arsyad Al-Banjari dalam Kitab Sabilal Muhtadin terkait zakat produktif. Penelitian
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (/ibrary research)
berbasis data sekunder, dianalisis melalui penalaran induktif dan deduktif. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa menurut Syekh Arsyad, zakat dapat didayagunakan secara produktif
dalam bentuk modal usaha, alat kerja, atau lahan, disesuaikan dengan kemampuan
mustahik. Apabila mustahik tidak memiliki keterampilan, zakat dapat dibelikan kebun atau
aset produktif lainnya atas izin imam untuk mencukupi kebutuhan hidupnya. Konsep ini
sejalan dengan prinsip zakat produktif modern yang menekankan pemberdayaan ekonomi
dan keberlanjutan. Penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya kajian zakat di
Indonesia dengan mengangkat pemikiran ulama lokal sebagai landasan teologis dan
kultural dalam praktik zakat produktif kontemporer.

Kata kunci: ekonomi islam lokal, figih sosial, kontekstualisasi, sabilal muhtadin, zakat
produktif



mailto:helly.ummi018@gmail.com

Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

PENDAHULUAN

Zakat merupakan salah satu bentuk ibadah dan kewajiban utama bagi umat
Islam yang mengandung dimensi hubungan dengan Allah (hab/um min Allah) dan
hubungan dengan sesama manusia (hab/lum min an-nas). Secara etimologis, zakat
berarti penyucian, sementara secara istilah berarti pembersihan harta yang
menjadikannya lebih berkah dan bermanfaat, baik secara spiritual maupun sosial.
Zakat termasuk salah satu rukun Islam yang wajib ditunaikan dan menjadi pondasi
utama dalam membangun sistem kesejahteraan sosial umat (Kasri, 2016;
Ummulkhayr et al., 2016). Para ulama fikih telah sejak lama menaruh perhatian besar
terhadap zakat, dengan menjadikannya sebagai salah satu bab utama dalam kitab-
kitab fikih. Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari, seorang ulama besar asal
Kalimantan Selatan pada abad ke-18, telah menulis secara mendalam tentang zakat
dalam kitab monumental Sabilal Muhtadin, termasuk gagasan mengenai zakat
produktif sebagai strategi jangka panjang pemberdayaan mustahik (Munadi &

Effendi, 2021).

Seiring dengan perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat yang
semakin kompleks, konsep zakat produktif menjadi salah satu pendekatan yang
relevan dan berdampak signifikan. Dalam Sabilal Muhtadin, Syekh Arsyad
menyampaikan bahwa zakat yang diberikan kepada kaum miskin dan muallaf
sebaiknya tidak hanya bersifat konsumtif, tetapi diarahkan agar produktif, yaitu
mampu menciptakan sumber penghidupan dan usaha yang berkelanjutan.

Pendekatan ini mencerminkan pandangan fikih yang kontekstual dan berpihak pada



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

solusi sosial, yang juga membuka ruang untuk mengadopsi pendapat dari mazhab

lain apabila lebih sesuai dengan kondisi masyarakat setempat.

Namun, hingga saat ini kajian ilmiah yang secara khusus mengkaji pemikiran
Syekh Arsyad Al-Banjari dalam konteks zakat produktif masih sangat terbatas, baik
secara konseptual maupun empiris. Padahal, pemikiran beliau sangat relevan untuk
menjawab tantangan pengelolaan zakat di masa kini, khususnya di daerah
Kalimantan. Sementara itu, penelitian tentang efektivitas zakat produktif secara
umum telah menunjukkan hasil yang signifikan. Studi BAZNAS (2024) menunjukkan
bahwa dari total penghimpunan zakat nasional sebesar Rp18,8 triliun, baru sekitar
30% yang digunakan untuk program zakat produktif. Menurut Ali et al. (2016) dan
Muslimah (2024) bahwa zakat produktif mampu meningkatkan pendapatan
mustahik hingga dua kali lipat dibanding zakat konsumtif, serta memiliki dampak

jangka panjang dalam menciptakan kemandirian ekonomi.

Minimnya kajian yang mengaitkan model zakat produktif berbasis fikih lokal,
seperti pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari, dengan praktik kontemporer pengelolaan
zakat menjadi faktor yang terus menjadi perhatian. Kebanyakan studi lebih
menekankan aspek modernisasi dan manajemen kelembagaan zakat, namun belum
menjembatani antara warisan keilmuan klasik dan konteks sosiokultural lokal yang
kaya nilai-nilai kearifan. Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk
menggali kembali pemikiran zakat produktif menurut Syekh Arsyad Al-Banjari serta
meninjau potensinya dalam pengembangan model zakat berbasis pemberdayaan

ekonomi masyarakat, agar lebih kontekstual, adil, dan berkelanjutan.



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Tujuan dalam penelitian ini adalah untuk menganalisis konsep dan
kontekstualisasi pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari dalam Kitab Sabilal Muhtadin

tentang zakat produktif.

TINJAUAN PUSTAKA

Zakat produktif

Zakat produktif merupakan bentuk penyaluran zakat dalam bentuk harta
yang dapat dimanfaatkan secara berkelanjutan oleh penerimanya (mustahik).
Berbeda dengan zakat konsumtif, zakat ini tidak digunakan untuk kebutuhan sesaat,
tetapi sebagai modal usaha agar mustahik mampu mengembangkan usahanya dan
memenuhi kebutuhan hidup secara mandiri dan berkelanjutan. Zakat produktif
diarahkan untuk mendukung aktivitas ekonomi mustahik melalui pengelolaan
berbasis kewirausahaan. Tujuannya adalah agar harta zakat berfungsi sebagai modal
usaha yang dapat meningkatkan kondisi ekonomi mereka. Dalam praktiknya, zakat
ini bisa juga dikelola oleh amil, lalu hasilnya disalurkan kepada mustahik secara
berkala. Intinya, zakat produktif disalurkan dengan pendekatan yang tepat guna dan
berorientasi pada manfaat jangka panjang, sesuai dengan prinsip syariat dan peran
sosial ekonomi zakat (Zalaikha, 2016) . Menurut Haidir (2019) zakat produktif
diberikan kepada fakir miskin dalam bentuk dukungan modal atau bantuan lainnya
yang digunakan untuk kegiatan usaha yang menghasilkan. Tujuannya adalah agar
mustahik mampu meningkatkan kesejahteraannya melalui usaha mandiri.

Diharapkan, melalui pemanfaatan dana zakat secara produktif ini, seorang mustahik



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

dapat berubah status menjadi muzakki, yakni orang yang mampu menunaikan zakat

karena telah mandiri secara ekonomi.

Penyaluran zakat secara produktif dalam bentuk investasi, khususnya sebagai
bantuan modal usaha, dilakukan dengan sistem bergulir di mana modal diberikan
secara bergantian kepada para mustahik. Kepemilikan modal tersebut bukan
bersifat individu, melainkan merupakan milik kolektif para mustahik, dan tidak
menjadi hak milik amil maupun lembaga pengelola zakat. Model distribusi seperti
ini umumnya diterapkan melalui skema akad qard al-hasan, mudharabah, atau

murabahah (Mahadhir & Arifai, 2021).
Pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari

Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al- Banjari tentang zakat produktif,
sebagaimana dijelaskan dalam Kitab Sabil al- Muhtadin, menegaskan bahwa zakat
harus diberikan kepada fakir-miskin dalam bentuk modal usaha, alat kerja, atau
lahan produktif sesuai keterampilan mustahik untuk mencapai kemandirian ekonomi
jangka panjang dan memerangi kemiskinan struktural (Sauqi, 2025). Pandangan ini
didukung oleh tokoh-tokoh seperti Mushtafa Az-Zarqa, Yusuf Al-Qaradhawi,
Muhammad Utsman Syabir, Abdurrahman Al-Hifzhawi, Abd Al-Fattah Abu Al-
Ghuddah, Abd Al-Aziz Al-Khayyath, Muhammad Al-Farug an-Nabhan, Muhammad
Shalih Al-Farfur, serta dua ulama besar mazhab Syafi’ i, yaitu Imam An-Nawawi dan
Imam Ar-Ramli. Mereka merujuk pada sejumlah dalil yang bersumber dari hadis
Nabi Muhammad SAW maupun praktik para sahabat. Imam Nawawi menyatakan
bahwa zakat yang diberikan kepada mustahik dapat berupa modal usaha, misalnya

dalam bentuk barang dagangan atau peralatan kerja lainnya yang dibutuhkan oleh



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

fakir miskin yang memiliki keterampilan. Nilainya dapat disesuaikan dengan harga
alat-alat yang dibutuhkan, bahkan bisa lebih besar jika diperlukan, dengan tujuan

agar usaha mereka dapat berkembang dan menghasilkan keuntungan (Musa, 2020).

Menurut Imam An-Nawawi, salah satu prinsip dasar yang memperbolehkan
zakat dimanfaatkan secara produktif adalah dengan mempertimbangkan kemampuan
mustahik. Apabila penerima zakat memiliki potensi untuk bekerja dan menjalankan
usaha, maka ia boleh diberikan zakat dalam bentuk modal untuk membeli peralatan
yang dapat menunjang aktivitas ekonominya sehari-hari (Yuhasnibar, 2020).
Sementara itu, Yusuf Al-Qardhawi berpendapat bahwa dalam konteks negara Islam,
diperbolehkan membangun fasilitas seperti pabrik atau perusahaan, yang
kepemilikannya dapat diberikan sepenuhnya atau sebagian kepada kaum miskin.
Melalui kepemilikan tersebut, mereka dapat memperoleh penghasilan untuk
mencukupi kebutuhan hidupnya. Namun, harta tersebut tidak boleh dijual atau
dialihkan hak miliknya kepada pihak lain, sehingga statusnya menyerupai wakaf yang
dimanfaatkan oleh mereka (Fasiha, 2017). Menurut Muhammad Utsman Syabir bahwa
zakat produktif secara tidak langsung bisa dianalogikan (digiyaskan) dengan zakat
yang dikembangkan oleh mustahik setelah harta zakat mereka miliki, karena
sesungguhnya pengembangan harta zakat baik yang langsung dilakukan oleh
mustahik itu sendiri maupun yang dikelola oleh pemerintah dan lembaga amil zakat
lainnya mempunyai maksud dan tujuan yang sama yaitu untuk kesejahateraan

mustahik itu sendiri (Mahadhir & Arifai, 2021).

Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari tentang zakat produktif yang

menekankan pemberian zakat dalam bentuk modal usaha atau alat produktif bagi



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

mustahik selaras dengan pandangan ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi
dan Abdul Qadir Audah. Yusuf al-Qaradawi dalam karya-karyanya menegaskan
bahwa zakat harus dipergunakan secara produktif untuk memberdayakan ekonomi
mustahik, dengan tujuan utama meningkatkan kemandirian mereka dan memutus
siklus kemiskinan (Al-Qaradawi, 1999). Sedangkan Abdul Qadir Audah menekankan
pentingnya zakat produktif sebagai instrumen sosial-ekonomi yang tidak hanya
memberikan bantuan langsung, tetapi juga memperkuat fondasi ekonomi penerima
zakat melalui investasi dan pengembangan usaha yang berkelanjutan (Audah, 2003).
Kedua ulama ini memperkuat konsep zakat produktif sebagai mekanisme yang
efektif untuk pembangunan ekonomi umat, sejalan dengan prinsip-prinsip yang
telah dirumuskan oleh Syekh Arsyad Al-Banjari dalam konteks tradisional yang lebih
lokal. Hal ini menunjukkan kesinambungan dan relevansi pemikiran klasik dengan

perspektif modern dalam pengelolaan zakat produktif.

METODE PENELITIAN

Bentuk penelitian berupa penelitian kepustakaan (/ibrary research) dengan
jenis penelitian kualitatif, yakni meninjau berbagai sumber data melalui berbagai
literatur dan menghubungkannya dengan pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari yang
tertulis dalam Kitab Sabilal Muhtadin terkait Zakat Produktif, yang selanjutnya
dianalisis untuk menjelaskan dan menggambarkan pemikiran Syekh Arsyad Al-
Banjari yang tercantum dalam Kitab Sabilal Muhtadin terkait zakat produktif, dan
selanjutnya dihubungkan dengan praktik pengelolaan zakat produktif saat ini.

Penelitian menggunakan pendekatan sosiologis-normatif dengan menelusuri dan



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

memahami konsep zakat produktif dalam konteks sosial masyarakat pada masa
Syekh Arsyad Al-Banjari, sekaligus mengkaji relevansinya dengan kondisi praktik
zakat produktif di masa kini. Selain itu, digunakan pula pendekatan historis untuk
melacak latar belakang sosial, budaya, dan pemikiran hukum Islam yang melandasi

lahirnya gagasan zakat produktif dalam karya beliau.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan
menelaah berbagai dokumen tertulis yang terdiri dari sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer berupa Kitab Sabilal Muhtadin karya Syekh Muhammad
Arsyad Al-Banjari, sementara sumber sekunder meliputi buku, artikel ilmiah, hasil
penelitian, serta referensi lain yang relevan dengan tema zakat dan pemikiran fikih.
Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan menggunakan teknik analisis isi
(content analysis) untuk mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menafsirkan
gagasan zakat produktif yang terkandung dalam teks utama. Selain itu, pendekatan
hermeneutik digunakan untuk menafsirkan makna teks secara kontekstual, dengan
mempertimbangkan latar sosial, budaya, dan historis yang memengaruhi pemikiran
Syekh Arsyad. Proses penalaran dilakukan secara induktif dan deduktif, yakni
dengan menyusun kesimpulan berdasarkan fakta-fakta literatur dan kemudian

mengaitkannya dengan teori dan konsep zakat produktif masa kini.

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan
isi Kitab Sabilal Muhtadin dengan berbagai literatur pendukung yang relevan, serta
melakukan interpretasi kritis untuk memastikan bahwa analisis tidak terlepas dari
konteks sosial dan teologis pemikiran Syekh Arsyad. Dengan pendekatan ini,

penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual terhadap



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

pengembangan model zakat produktif berbasis nilai-nilai fikih lokal dan aplikatif

terhadap kebutuhan umat saat ini.

HASIL DAN DISKUSI

Biografi Singkat Syekh Arsyad Al-Banjari

Syekh Arsyad Al-Banjari dikenal sebagai ulama terkemuka yang sangat
dihormati di kalangan masyarakat Banjar, serta di lingkungan para ulama dan
cendekiawan. la merupakan putra dari Abdullah bin Abu Bakar dan Aminah binti
Husein. Syekh Arsyad dilahirkan di Kampung Long Gobang, yang terletak dekat
dengan Kampung Kalampayan, Martapura, Kalimantan Selatan, pada pukul 3 dini
hari, tepatnya pada tanggal 15 Safar 1122 Hijriah, yang bertepatan dengan 9 Maret

1710 Masehi (Tim LP2M UIN Antasari dan MUI Provinsi Kalimantan, 2018).

Nasab Maulana Muhammad Arsyad Al-Banjari dapat ditelusuri sebagai
berikut: beliau adalah putra dari Abdullah, yang merupakan putra Tuan Penghulu
Abu Bakar, putra dari Sultan Abdurrasyid Mindanao, yang merupakan keturunan
dari Abdullah, putra Abu Bakar Al-Hindi, kemudian dari Ahmad Ash-Shalaibiyyah,
Husein, Abdullah, Syaikh, dan Abdullah Al-Idrus Al-Akbar (yang dikenal sebagai
leluhur utama keluarga besar Al-Aidrus). Garis keturunannya berlanjut melalui Abu
Bakar As-Sakran, Abdurrahman As-Sagaf, Muhammad Maula Dawilah, Ali Maula Ad-
Dark, Alwi Al-Ghoyyur, Muhammad Al-Fagih Al-Mugaddam, Ali Fagih Nuruddin,
Muhammad Shahib Mirbath, Ali Khaliqul Qassam, Alwi, Muhammad Maula
Shama’ ah, Alawi Abi Sadah, Ubaidillah, Imam Ahmad Al-Muhajir, Imam Isa Ar-Rumi,

Imam Muhammad An-Nagib, Imam Ali Uraidhy, Imam Ja' far As-Sadiqg, Imam



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Muhammad Al-Baqir, Imam Ali Zainal Abidin, dan Imam Sayyidina Husein. Sayyidina
Husein adalah putra dari Imam Ali bin Abi Thalib (Karamallah Wajhah) dan Sayyidah
Fatimah Az-Zahra, putri Rasulullah SAW (Tim LP2M UIN Antasari dan MUI Provinsi

Kalimantan, 2018).

Terdapat 13 karya tulis Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari yang masih
dapat ditelusuri keberadaannya, antara lain: Kitab Ushuluddin, Lugthatul Ajlan,
Faraidh, Tuhfatur Ar-Raghibin, Al-Qaulul Mukhtasar, llmu Falak, An-Nikah, Kanzul
Ma’ rifah, Fatawa Syekh Sulaiman Al-Kurdy, Sabilal Muhtadin, Syarah Fathul Jawad,
Khotbah Mutlagah, dan Mushaf Al-Quran Al-Karim (Kasyfuddin, 2020). (Kasyfuddin,
2020). Pemikiran beliau dalam bidang fikih banyak tercermin dalam karya-karya
seperti Sabilal Muhtadin, Lugthatul Ajlan, dan An-Nikah. Salah satu konsep penting
yang beliau kemukakan dalam ilmu fikih adalah teori mengenai harta bersama
(gono-gini) serta teori zakat produktif (Shabir, 2009). Selain dikenal sebagai pakar
fikih, Syekh Arsyad juga dikenal sebagai ahli dalam ilmu tauhid dan tasawuf.
Beberapa karyanya dalam bidang ini antara lain Tuhfah Al-Raghibin fi Bayani
Hagigat Iman Al-Mu’ minin Wama Yufsiduhu min Riddati Al-Murtadin, Fath Al-
Rahman, serta tulisan mengenai tarekat yang berjudul Kanz al-Ma'rifah. Syekh
Muhammad Arsyad Al-Banjari juga merupakan murid langsung dari pendiri Tarekat
Sammaniyah, yakni Muhammad Samman al-Madani (1719-1775).

Konsep Zakat Produktif Menurut Syekh Arsyad Al-Banjari dalam Kitab Sabilal
Muhtadin
Syekh Arsyad Al-Banjari dalam karyanya, yakni Kitab Sabilal Muhtadin tidak

menjelaskan terkait zakat produktif secara eksplisit, namun konsep pendistribusian



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

dan pengelolaan zakat yang disampaikan dalam Kitab Sabilal Muhtadin memberikan
gambaran bahwa dalam pengelolaan dan pendistribusiannya, zakat terbagi untuk
kepentingan konsumtif dan kepentingan produktif. Menurut Kitab Sabilal Muhtadin
(Syukur, 2008) menerangkan bahwa konsep zakat produktif mencakup pemberian
zakat kepada fakir miskin dalam bentuk modal usaha, alat kerja, lahan produktif
dan/atau sejenisnya yang disesuaikan dengan kebutuhan dan kemampuan mustahik
dalam mengelola zakat produktif yang akan diberikan. Sebagaimana yang dijelaskan
dalam Kitab Sabilal Muhtadin, Syekh Arsyad Al-Banjari menggolongkan menjadi 3

(tiga) golongan fakir/miskin dalam menerima zakat.

Konsep pertama dalam pendistribusian zakat yang diberikan atas mustahik
yang tidak memiliki kepandaian khusus dan/atau tidak bisa berdagang maka
baginya diberikan zakat non produktif yaitu dapat diberikan berupa uang untuk
memenuhi kebutuhan hidupnya sampai mustahik tersebut mencapai usia hidup
rata-rata di wilayah tersebut (masa kebiasaan orang hidup), misalnya uang yang
mencukupinya hingga usia 60 tahun, tetapi apabila sudah mencapai umur usia rata-
rata tersebut, misalnya 61 tahun, maka dapat diberikan untuknya uang yang
mencukupinya selama setahun. Selanjutnya menurut Syekh Arsyad Al-Banjari untuk
uang zakat non produktif yang akan diberikan sebaiknya dikelola agar memiliki
manfaat yang lebih banyak sehingga di waktu mendatang dapat menjadikannya
kaya dan tidak lagi menjadi faqgir-miskin. Syekh Arsyad Al-Banjari menyebutkan
contoh pengelolaan uang zakat tersebut dengan pembelian sebidang kebun atas
izin imam, sehingga sewanya atau hasil buah-buahnya bisa mencukupi kebutuhan

orang tersebut. Hal ini jelas memberikan makna bahwa menurut Syekh Arsyad Al-



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Banjari, zakat yang hanya didistribusikan untuk kepentingan konsumtif (non
produktif) saja tidak bisa mengubah keadaan fakir/miskin saat itu hingga masa

mendatang, sehingga masih perlu pengelolaan khusus agar tetap produktif.

Konsep yang kedua dan ketiga Syekh Arsyad Al-Banjari menjelaskan terkait
pendistribusian zakat secara produktif untuk fakir/miskin yang memiliki
keterampilan khusus dan keahlian dalam berdagang. Maka bagi mereka diberikan
zakat dengan cara dibelikan alat-alat pekerjaan yang sesuai keahliannya dan
diberikan modal usaha, serta dilatih untuk menguasai profesi pekerjaan tertentu
dengan biaya dari dana zakat sehingga mereka bisa mandiri dan mampu mencukupi
kebutuhan hidupnya dengan keuntungan hasil pekerjaan mereka. Gagasan Syekh
Arsyad Al-Banjari tekait konsep pengelolaan zakat sebagaimana disebutkan diatas
merupakan suatu gerakan sosial pemberdayaan masyarakat yang dilakukan sebagai
upaya mengentaskan kemiskinan di pedesaan pada zamannya yang disesuaikan
dengan kebutuhan masyakat. Upaya yang dilakukan Syekh Arsyad Al-Banjari pada
saat itu yaitu dengan memberikan bantuan berupa teknologi pertanian (teknologi
irigasi lahan rawa) (Wafa, 2019). Hal ini dikarenakan masih banyaknya petani miskin
saat itu yang disebabkan kurangnya sumberdaya, tidak memiliki lahan pertanian,
dan tidak adanya alat pertanian yang dimiliki petani, sementara itu, petani yang
kaya selalu memberikan zakatnya dalam bentuk hasil pertanian dan itu akan habis
untuk dikonsumsi, menurut Syeh Arsyad Al-Banjari hal ini tidak dapat menyelesaikan
masalah kemiskinan masyarakat saat itu. Oleh karena itu, konsep penyaluran zakat
kepada fakir/miskin dilakukan dengan pemberian modal untuk sewa lahan pertanian,

alat-alat pertanian, maupun untuk belajar keterampilan (Wafa, 2019).



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Maksud dan tujuan dari pemberian zakat pada fakir miskin adalah untuk
mengeluarkan mereka dari kemiskinan sehingga setelah itu mereka tidak lagi
membutuhkan pemberian zakat  (Dakhoir, 2010) . Berdasarkan konsep
pendistribusian zakat secara produktif yang disampaikan oleh Syekh Arsyad Al-
Banjari di atas, memberikan implikasi bahwa konsep pendistribusian zakat akan
sejalan dengan tujuan zakat untuk mengentaskan kemiskinan dan sekaligus dapat
menggalakkan aktivitas usaha umat. Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Shodiq
et al. (2024) yang menyatakan bahwa konsep pengelolaan zakat secara produktif
dengan menggali potensi ekonomi umat Islam melalui pemberian modal usaha,
pelatihan, dan/atau dukungan kepada mustahik yang membutuhkan dapat
medorong pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan dengan memperkuat sektor-
sektor ekonomi yang mustahik, menciptakan lapangan kerja, dan meningkatkan

kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan.

Berkaitan dengan konsep pengelolaan zakat secara produktif, Syekh Arsyad
Al-Banjari dalam Kitab Sabilal Muhtadin (dalam salinan Syukur, 2008)
menyampaikan tentang konsepsi alim yang dapat membantu penerapan zakat

produktif.

“.. maka hendaklah dibelikan dengan zakat tadi dengan izin ‘imam’ seperti

kebun memadai sewa atau harga buahnya untuk belanjanya...” .

”

“.. maka hendaklah dibelinya alat-alat itu dengan izin ‘imam’ ..
Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan bahwa seorang imam atau
pemimpin (penguasa) memiliki tanggung jawab penuh terhadap pelaksanaan zakat

demi kesejahteraan umatnya. Menurut Syekh Arsyad Al-Banjari, seluruh bentuk



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

penyaluran zakat harus mendapat persetujuan terlebih dahulu dari imam atau
otoritas yang memimpin umat. Oleh karena itu, dalam konteks pembelian kebun
yang memerlukan dana besar, izin dari imam menjadi penting karena penggunaan
dana zakat dalam jumlah besar bisa berdampak pada berkurangnya alokasi zakat
bagi kelompok penerima lainnya. Imam atau penguasa bertugas sebagai pelaksana
dalam hal pengumpulan dan distribusi zakat. Untuk menjalankan tanggung jawab
tersebut, imam menunjuk para amil yang bertugas secara langsung dalam seluruh
proses pengelolaan zakat, mulai dari pengumpulan, penyimpanan, penjagaan,
pencatatan, hingga penyaluran kepada para mustahik. Masing-masing bagian dari
struktur amil memiliki tanggung jawab dan tugas khusus yang harus dijalankan

sesuai fungsinya.

Menurut Shabir (2009) pendapat Syekh Arsyad Al-Banjari terkait keterlibatan
imam (penguasa) dalam pengelolaan zakat secara produkitif mengikuti pada
pendapat ulama pendahulunya yaitu lbnu Hajar Al-Haitami, dimana dijelaskan
bahwa diperlukan adanya izin dari imam bila bagian zakat bagi fakir dan miskin
dipergunakan untuk membelikan kebun. Berkaitan dengan tugas dan wewenang
amil, dalam Kitab Sabilal Muhtadin Syekh Arsyad Al-Banjari memberikan perincian

sebagai berikut:

“Bermula amil atas zakat itu sembilan bagian. Pertama, sa’ i namanya, yaitu
yang disuruhkan sultan atau na’ ibnya pada mengambil zakat maka
menyuruhkan dia wajib. Dan disyaratkan pada sa’ i itu bahwa adalah ia fagih
dengan barang yang disuruhkan kepadanya daripada segala zakat lagi Islam,

lagi aqil balig, lagi merdeka, lagi adil, lagi mendengar, lagi melihat. Kedua, katib



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

namanya, yaitu yang menyurat arta zakat yang diterimanya akan dia daripada
segala mereka yang empunya arta dan barang yang atas mereka itu. Ketiga,
gasim namanya, yaitu yang membahagikan zakat. Keempat hasyir namanya,
yaitu yang menghimpunkan sekalian orang yang mempunyai zakat. Kelima,

arif namanya, yaitu yang mengenal akan segala bagian mustahiq yang
menerima zakat. Keenam, hasib namanya, yaitu yang membilang arta zakat.
Ketujuh, katib namanya, yaitu yang memeliharakan arta zakat. Kedelapan, jundi
namanya, yaitu ‘askar yang mengawal arta zakat. Kesembilan, jabi namanya,
yaitu yang menggagahi pada mengeluarkan zakat Dan harus ditambahi
daripada bilangan yang tersebut itu dengan sekira-kira hajat Dan tiada masuk

di dalam jumlah segala ‘amil itu sultan dan wali dan qadi”

Menurut penjelasan Syekh Arsyad Al-Banjari, terdapat sembilan jenis petugas

amil yang direkomendasikan untuk mengelola zakat, yaitu sa’ i, katib, gasim, hasyir,
‘arif, hasib, hafiz, jundi, dan jabi. Jumlah petugas tersebut dapat ditambah sesuai
kebutuhan. Amil merupakan suatu kepanitiaan yang terdiri dari beberapa petugas
dengan tugas dan tanggung jawab masing-masing. Sa" i adalah petugas yang
ditunjuk oleh pemerintah atau penggantinya untuk memungut zakat, dengan syarat
harus memahami hukum fikih zakat, beragama Islam, sehat jasmani dan rohani,
dewasa, merdeka, adil, serta mampu mendengar dan melihat dengan baik. Katib
bertugas mencatat harta zakat yang diterima dari muzakki, sementara gasim
bertanggung jawab mendistribusikan zakat kepada para mustahik. Hasyir berperan
mengumpulkan data dan mendata muzakki, sedangkan ‘arif bertugas mengenali

dan mencatat nama-nama penerima zakat. Hasib memiliki tanggung jawab



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

menghitung dan mengelola akuntansi dana zakat, sementara hafiz menjaga dan
menyimpan harta zakat sebelum disalurkan. Jundi adalah penjaga keamanan harta
zakat, dan jabi memiliki wewenang untuk menegaskan dan mengeksekusi kewajiban
zakat dari muzakki. Syekh Arsyad menambahkan bahwa struktur amil ini dapat
diperluas sesuai situasi dan kebutuhan, namun pejabat seperti sultan, wali, dan gadi

tidak termasuk dalam kategori amil.

Kontekstualisasi Pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari terhadap Pendistribusian

Zakat di Indonesia

Konsep zakat produktif yang dikembangkan oleh Syekh Arsyad Al-Banjari
dalam Sabil al-Muhtadin menekankan pentingnya pendistribusian zakat tidak hanya
secara konsumtif, tetapi juga dengan pendekatan pemberdayaan ekonomi yang
berkelanjutan. Gagasan ini secara kontekstual dapat dikaitkan dengan
pendistribusian zakat produktif di Indonesia saat ini, sebagaimana yang telah diatur
dalam peraturan perundang-undangan dan dipraktikkan oleh lembaga-lembaga

amil zakat nasional.

"Wajib atas amil membagikan zakat kepada yang berhak dengan mashlahat
yang nyata dan manfaat yang kekal baginya, bukan hanya sekadar habis

digunakan.”

Berdasarkan kutipan tersebut, terlihat bahwa Syekh Arsyad telah memiliki
pandangan progresif mengenai pendayagunaan zakat. la tidak hanya melihat zakat
sebagai alat pemenuhan kebutuhan dasar (konsumtif), tetapi sebagai instrumen
penguatan ekonomi mustahik agar dapat mencapai kemandirian dan, dalam jangka

panjang, menjadi muzakki. Di Indonesia, konsep serupa diimplementasikan melalui



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

berbagai program zakat produktif oleh Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) dan
Lembaga Amil Zakat (LAZ) seperti Rumah Zakat dan Dompet Dhuafa. Program-
program ini bertujuan untuk meningkatkan kesejahteraan mustahik melalui
intervensi  ekonomi berbasis modal usaha, pelatihan keterampilan, dan

pendampingan kewirausahaan.

Pengembangan program Z-Mart oleh BAZNAS merupakan sebuah model
pemberdayaan ekonomi berbasis toko kelontong bagi keluarga mustahik. Program
ini menyediakan stok awal, pelatihan manajemen usaha, dan pendampingan bisnis
secara berkala. Di sisi lain, BAZNAS Microfinance Desa (BMD) memberikan akses
pembiayaan tanpa riba bagi pelaku usaha mikro di desa dengan tambahan
pelatihan dan penguatan komunitas. Semua ini mencerminkan prinsip manfaat yang
kekal yang disampaikan Syekh Arsyad dalam karya monumentalnya. Selain itu,
program Rumah Zakat oleh LAZ melalui pengembangan program Desa Berdaya,
yaitu suatu inisiatif zakat produktif yang menyasar pembangunan ekonomi
komunitas melalui pemberian bibit, alat pertanian, dan pelatihan pertanian organik.
Program ini berfokus pada keberlanjutan dan transformasi mustahik menjadi agen
perubahan sosial di desa masing-masing. Kegiatan ini mencerminkan esensi dari
pemikiran Syekh Arsyad, yaitu bahwa zakat harus digunakan untuk mengangkat
harkat ekonomi kaum dhuafa, bukan sekadar untuk menyambung hidup sesaat.
Program-program seperti ini sejalan dengan Fatwa MUl No. 4 Tahun 2003 tentang
Penggunaan Dana Zakat untuk Investasi (/stitsmar), serta Fatwa No. 14 Tahun 2011

tentang Penyaluran Zakat dalam Bentuk Aset Kelolaan.



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Salah satu bentuk program nasional yang mencerminkan pendekatan Syekh
Arsyad adalah Kampung Zakat. Program ini merupakan kolaborasi antara
pemerintah pusat dan berbagai lembaga zakat untuk menyasar wilayah 3T
(terdepan, terpencil, tertinggal). Pendekatan yang digunakan mencakup pemberian
modal usaha, pelatihan keterampilan, pembangunan infrastruktur sosial (seperti
sanitasi dan air bersih), serta pembinaan spiritual. Semua elemen ini mendukung
konsep zakat sebagai instrumen pembangunan sosial ekonomi yang utuh, sejalan
dengan pandangan Syekh Arsyad mengenai distribusi zakat yang memberikan

manfaat yang kekal (Andrean et al., 2022).

Keunikan pendekatan Syekh Arsyad adalah penyesuaian distribusi zakat
dengan kondisi sosial budaya masyarakat. Hal ini relevan dengan praktik modern di
Indonesia, di mana distribusi zakat produktif tidak bersifat seragam, tetapi
disesuaikan dengan karakteristik lokal masyarakat seperti penguatan petani di
pedesaan, pelatihan keterampilan di wilayah urban miskin, atau bantuan alat
produksi bagi nelayan di wilayah pesisir. Pemikiran Syekh Arsyad juga berpengaruh
hingga ke luar Indonesia. Abdullah (1985) mencatat bahwa kitab Sabi/ al-Muhtadin
tersebar luas dan menjadi rujukan di berbagai negara seperti Brunei Darussalam,
Malaysia, Kamboja, dan Thailand. Menurut Salleh et al. (2017) bahwa praktik zakat
produktif yang mengacu pada pendekatan Syekh Arsyad telah banyak diterapkan di
Malaysia, terutama di Penang dan Selangor, melalui pemberian modal usaha kepada
UKM dan pembelian alat produksi seperti mesin pemotong rumput, truk, dan

lainnya.



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari tentang zakat produktif memberikan
kontribusi penting dalam pengembangan ekonomi Islam Nusantara, baik secara
teoritis maupun praktis. Secara teoritis, beliau menekankan distribusi zakat dalam
bentuk aset produktif yang disesuaikan dengan kondisi sosial dan keterampilan
mustahik, serta merancang struktur kelembagaan zakat yang melibatkan sembilan
jenis amil dan otoritas imam. Secara praktis, gagasannya relevan dengan model
zakat kontemporer di Indonesia, seperti program Kampung Zakat dan inisiatif
BAZNAS maupun LAZ, yang berfokus pada pemberdayaan ekonomi dan
transformasi mustahik menjadi muzakki. Berdasarkan hasil penelitian disarankan
agar lembaga zakat meningkatkan pelatihan amil berbasis fikih lokal, mengadopsi
struktur kelembagaan tradisional, serta mengembangkan model zakat produktif
berbasis potensi lokal. Untuk penelitian lanjutan, perlu dilakukan kajian komparatif
pemikiran ulama lokal dengan praktik zakat modern, integrasi pemikiran ekonomi
Islam Nusantara dalam kurikulum, dan studi implementatif kelembagaan amil dalam

sistem zakat digital.

REFERENSI

Abdullah, W. M. S. (1985). Perkembangan lImu Figh dan Tokoh-tokohnya di Asia Tenggara (7).
Ramadhani.

Ali, K. M., Amalia, N. N., & El Ayyubi, S. E. (2016). Perbandingan Zakat Produktif dan Zakat
Konsumtif dalam Meningkatkan Kesejahteraan Mustahik. Jurnal Al Muzara® ah, 4(1), 19-32.

Al-Qaradawi, Y. (1999). Figh al-Zakah: A Comparative Study of Zakah, Regulations and
Philosophy in the Light of Quran and Sunnah. Islamic Book Trust.



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Andrean, W. F., Oktari, R., & Syafira, N. H. (2022). Mengentaskan Kemiskinan Lewat Kampung
Zakat. https://indonesiabaik.id/infografis/-mengentaskan-kemiskinan-lewat-kampung-

zakat.
Audah, A. Q. (2003). /slamic Economic System. International Islamic Publishing House.
BAZNAS. (2024). Laporan zakat dan pengentasan kemiskinan BAZNAS R/ 2023. Puskas BAZNAS.

Dakhoir, A. (2010). Pemikiran Figih Shaikh Muhammad Arshad al-Banjari. Jurnal Studi Keislaman.
Islamica, 4(2), 1-20.

Fasiha. (2017). Zakat Produktif Alternatif Sistem Pengendalian Kemiskinan, Cet 1. Laskar
Perubahan.

Haidir, M. S. (2019). Revitalisasi Pendistribusian Zakat Produktif Sebagai Upaya Pengentasan
Kemiskinan di Era Modern. Journal of Islamic Economics and Banking, 10(1), 57-68.

Kasri, R. A. (2016). Maqasid Al-Shariah and Performance of Zakah Institutions. Kyoto Bulletin of
Islamic Area Studlies, 93), 19-41.

Kasyfuddin, M. I. (2020). Sejarah Ulama Besar Kalimantan: Maulana Syekh Muhammad Arsyad
Al-Banjari. Al-Banjari.

Mahadhir, M. S., & Arifai, A. (2021). Zakat Produktif dalam Tinjauan Hukum Islam. Jurnal Kajian
Ekonomi Islam, 2(2), 184-187.

Munadi, F., & Effendi, M. N. (2021). Diskursus Zakat Produktif Syekh Muhammad Arsyad Al-
Banjari. Journal Of Islamic And Law Studlies, 5(1), 63-75.

Musa, A. (2020). Pendayagunaan Zakat Produktif (Konsep, Peluang, dan Pola Pengembangan).
Lembaga Naskah Aceh.

Muslimah, D. H. (2024). Pendayagunaan zakat produktif di BAZNAS Kota Pontianak dalam
meningkatkan kesejahteraan mustahik. Jurnal Visioner Pemberdayaan Ekonomi, 21), 45-56.

Salleh, M. Y. Y., Ibrahim, N., Rahim, R. A., Abidin, M. Z. H., Hassa, P., & Razak, M. I. A. (2017). The
Economic Views of Syeikh Muhammad Arsyad Al- Banjari Regarding Zakat: An Analysis of
the Sabil Al- Muhtadin Text. /nternational Journal of Academic Research in Business and
Social Sciences, 7(3), 813-821.

Saugi, M. (2025). Konsep Zakat Produktif Perspektif Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari dalam
Kitab Sabilal Muhtadin (Analisis Sejarah, Hermeneutika, dan Istinbath). Jurnal EKOBIS-DA,
6(1), 12-24.



Qusqgazah: Jurnal ERonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Shabir, M. (2009). Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari tentang Zakat dalam Kitab
Sabil Al-Muhtadin: Analisis Intertekstual. Jurnal Analisa, 716(1), 1-18.

Shodiq, S. J., Chotib, M., & Rahayu, N. W. I. (2024). Zakat Produktif dalam Perspekrif Hukum
Islam. Jurnal Bisnis Dan Manajemen, 4(1), 19-29.

Syukur, A. (2008). Kitab Sabilal Muhtadin. Bina llmu.
Tim LP2M UIN Antasari dan MUI Provinsi Kalimantan. (2018). Ulama Banjar dari Masa Kemasa.
Antasari Press.

Ummulkhayr, A, Owoyemi, M. Y., & Cusairi, F. M. (2016). Zakah Administration and its
Importance: A Review. /OSR Journal Of Humanities And Social Science (IOSR-JHSS), 21(6),

1151-1200.

Wafa, M. A. (2019). Pemikiran dan Kiprah Syech Muhammad Arsyad Al Banjari dalam Perspektif
Komunkasi Agama. Jurnal Mutakallimin, 1(1), 17-27.

Zalaikha, S. (2016). Pendistribusian Zakat Produktif dalam Perspektif Islam. Jurnal limiah Islam
Pantura, 15(2), 308-319.



