
Kontekstualisasi Pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari dalam Kitab Sabilal Muhtadin
tentang Zakat Produktif

Helly Ummi Mustholihah1

Pasca Sarjanan Ekonomi Syariah IAIN Pontianak, Kalimantan Barat, Indonesia

Dwi Surya Atmaja2
Prodi Ekonomi Syariah IAIN Pontianak, Kalimantan Barat, Indonesia

Luqman3

Prodi Ekonomi Syariah IAIN Pontianak, Kalimantan Barat, Indonesia
Email: helly.ummi018@gmail.com

ABSTRAK

Kontekstualisasi pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari tentang zakat produktif perlu dikaji

lebih mendalam seiring berkembangnya model pengelolaan zakat di era modern.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep dan kontekstualisasi pemikiran Syekh

Arsyad Al-Banjari dalam Kitab Sabilal Muhtadin terkait zakat produktif. Penelitian

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research)

berbasis data sekunder, dianalisis melalui penalaran induktif dan deduktif. Hasil penelitian

menunjukkan bahwa menurut Syekh Arsyad, zakat dapat didayagunakan secara produktif

dalam bentuk modal usaha, alat kerja, atau lahan, disesuaikan dengan kemampuan

mustahik. Apabila mustahik tidak memiliki keterampilan, zakat dapat dibelikan kebun atau

aset produktif lainnya atas izin imam untuk mencukupi kebutuhan hidupnya. Konsep ini

sejalan dengan prinsip zakat produktif modern yang menekankan pemberdayaan ekonomi

dan keberlanjutan. Penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya kajian zakat di

Indonesia dengan mengangkat pemikiran ulama lokal sebagai landasan teologis dan

kultural dalam praktik zakat produktif kontemporer.

Kata kunci: ekonomi islam lokal, fiqih sosial, kontekstualisasi, sabilal muhtadin, zakat

produktif

Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024
Page : 76-96
E-ISSN : 2722-6166
https : https://e-journal.iainptk.ac.id/index.php/qusqazah/

mailto:helly.ummi018@gmail.com


77Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

PENDAHULUAN

Zakat merupakan salah satu bentuk ibadah dan kewajiban utama bagi umat

Islam yang mengandung dimensi hubungan dengan Allah (ḥablum min Allāh) dan

hubungan dengan sesama manusia (ḥablum min an-nās). Secara etimologis, zakat

berarti penyucian, sementara secara istilah berarti pembersihan harta yang

menjadikannya lebih berkah dan bermanfaat, baik secara spiritual maupun sosial.

Zakat termasuk salah satu rukun Islam yang wajib ditunaikan dan menjadi pondasi

utama dalam membangun sistem kesejahteraan sosial umat (Kasri, 2016;

Ummulkhayr et al., 2016). Para ulama fikih telah sejak lama menaruh perhatian besar

terhadap zakat, dengan menjadikannya sebagai salah satu bab utama dalam kitab-

kitab fikih. Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari, seorang ulama besar asal

Kalimantan Selatan pada abad ke-18, telah menulis secara mendalam tentang zakat

dalam kitab monumental Sabilal Muhtadin, termasuk gagasan mengenai zakat

produktif sebagai strategi jangka panjang pemberdayaan mustahik (Munadi &

Effendi, 2021).

Seiring dengan perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat yang

semakin kompleks, konsep zakat produktif menjadi salah satu pendekatan yang

relevan dan berdampak signifikan. Dalam Sabilal Muhtadin, Syekh Arsyad

menyampaikan bahwa zakat yang diberikan kepada kaum miskin dan muallaf

sebaiknya tidak hanya bersifat konsumtif, tetapi diarahkan agar produktif, yaitu

mampu menciptakan sumber penghidupan dan usaha yang berkelanjutan.

Pendekatan ini mencerminkan pandangan fikih yang kontekstual dan berpihak pada



78Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

solusi sosial, yang juga membuka ruang untuk mengadopsi pendapat dari mazhab

lain apabila lebih sesuai dengan kondisi masyarakat setempat.

Namun, hingga saat ini kajian ilmiah yang secara khusus mengkaji pemikiran

Syekh Arsyad Al-Banjari dalam konteks zakat produktif masih sangat terbatas, baik

secara konseptual maupun empiris. Padahal, pemikiran beliau sangat relevan untuk

menjawab tantangan pengelolaan zakat di masa kini, khususnya di daerah

Kalimantan. Sementara itu, penelitian tentang efektivitas zakat produktif secara

umum telah menunjukkan hasil yang signifikan. Studi BAZNAS (2024) menunjukkan

bahwa dari total penghimpunan zakat nasional sebesar Rp18,8 triliun, baru sekitar

30% yang digunakan untuk program zakat produktif. Menurut Ali et al. (2016) dan

Muslimah (2024) bahwa zakat produktif mampu meningkatkan pendapatan

mustahik hingga dua kali lipat dibanding zakat konsumtif, serta memiliki dampak

jangka panjang dalam menciptakan kemandirian ekonomi.

Minimnya kajian yang mengaitkan model zakat produktif berbasis fikih lokal,

seperti pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari, dengan praktik kontemporer pengelolaan

zakat menjadi faktor yang terus menjadi perhatian. Kebanyakan studi lebih

menekankan aspek modernisasi dan manajemen kelembagaan zakat, namun belum

menjembatani antara warisan keilmuan klasik dan konteks sosiokultural lokal yang

kaya nilai-nilai kearifan. Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk

menggali kembali pemikiran zakat produktif menurut Syekh Arsyad Al-Banjari serta

meninjau potensinya dalam pengembangan model zakat berbasis pemberdayaan

ekonomi masyarakat, agar lebih kontekstual, adil, dan berkelanjutan.



79Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Tujuan dalam penelitian ini adalah untuk menganalisis konsep dan

kontekstualisasi pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari dalam Kitab Sabilal Muhtadin

tentang zakat produktif.

TINJAUAN PUSTAKA

Zakat produktif

Zakat produktif merupakan bentuk penyaluran zakat dalam bentuk harta

yang dapat dimanfaatkan secara berkelanjutan oleh penerimanya (mustahik).

Berbeda dengan zakat konsumtif, zakat ini tidak digunakan untuk kebutuhan sesaat,

tetapi sebagai modal usaha agar mustahik mampu mengembangkan usahanya dan

memenuhi kebutuhan hidup secara mandiri dan berkelanjutan. Zakat produktif

diarahkan untuk mendukung aktivitas ekonomi mustahik melalui pengelolaan

berbasis kewirausahaan. Tujuannya adalah agar harta zakat berfungsi sebagai modal

usaha yang dapat meningkatkan kondisi ekonomi mereka. Dalam praktiknya, zakat

ini bisa juga dikelola oleh amil, lalu hasilnya disalurkan kepada mustahik secara

berkala. Intinya, zakat produktif disalurkan dengan pendekatan yang tepat guna dan

berorientasi pada manfaat jangka panjang, sesuai dengan prinsip syariat dan peran

sosial ekonomi zakat (Zalaikha, 2016) . Menurut Haidir (2019) zakat produktif

diberikan kepada fakir miskin dalam bentuk dukungan modal atau bantuan lainnya

yang digunakan untuk kegiatan usaha yang menghasilkan. Tujuannya adalah agar

mustahik mampu meningkatkan kesejahteraannya melalui usaha mandiri.

Diharapkan, melalui pemanfaatan dana zakat secara produktif ini, seorang mustahik



80Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

dapat berubah status menjadi muzakki, yakni orang yang mampu menunaikan zakat

karena telah mandiri secara ekonomi.

Penyaluran zakat secara produktif dalam bentuk investasi, khususnya sebagai

bantuan modal usaha, dilakukan dengan sistem bergulir di mana modal diberikan

secara bergantian kepada para mustahik. Kepemilikan modal tersebut bukan

bersifat individu, melainkan merupakan milik kolektif para mustahik, dan tidak

menjadi hak milik amil maupun lembaga pengelola zakat. Model distribusi seperti

ini umumnya diterapkan melalui skema akad qard al-hasan, mudharabah, atau

murabahah (Mahadhir & Arifai, 2021).

Pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari

Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al- Banjari tentang zakat produktif,

sebagaimana dijelaskan dalam Kitab Sabil al- Muhtadin, menegaskan bahwa zakat

harus diberikan kepada fakir-miskin dalam bentuk modal usaha, alat kerja, atau

lahan produktif sesuai keterampilan mustahik untuk mencapai kemandirian ekonomi

jangka panjang dan memerangi kemiskinan struktural (Sauqi, 2025) . Pandangan ini

didukung oleh tokoh-tokoh seperti Mushtafa Az-Zarqa, Yusuf Al-Qaradhawi,

Muhammad Utsman Syabir, Abdurrahman Al-Hifzhawi, Abd Al-Fattah Abu Al-

Ghuddah, Abd Al-Aziz Al-Khayyath, Muhammad Al-Faruq an-Nabhan, Muhammad

Shalih Al-Farfur, serta dua ulama besar mazhab Syafi’i, yaitu Imam An-Nawawi dan

Imam Ar-Ramli. Mereka merujuk pada sejumlah dalil yang bersumber dari hadis

Nabi Muhammad SAW maupun praktik para sahabat. Imam Nawawi menyatakan

bahwa zakat yang diberikan kepada mustahik dapat berupa modal usaha, misalnya

dalam bentuk barang dagangan atau peralatan kerja lainnya yang dibutuhkan oleh



81Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

fakir miskin yang memiliki keterampilan. Nilainya dapat disesuaikan dengan harga

alat-alat yang dibutuhkan, bahkan bisa lebih besar jika diperlukan, dengan tujuan

agar usaha mereka dapat berkembang dan menghasilkan keuntungan (Musa, 2020).

Menurut Imam An-Nawawi, salah satu prinsip dasar yang memperbolehkan

zakat dimanfaatkan secara produktif adalah dengan mempertimbangkan kemampuan

mustahik. Apabila penerima zakat memiliki potensi untuk bekerja dan menjalankan

usaha, maka ia boleh diberikan zakat dalam bentuk modal untuk membeli peralatan

yang dapat menunjang aktivitas ekonominya sehari-hari (Yuhasnibar, 2020).

Sementara itu, Yusuf Al-Qardhawi berpendapat bahwa dalam konteks negara Islam,

diperbolehkan membangun fasilitas seperti pabrik atau perusahaan, yang

kepemilikannya dapat diberikan sepenuhnya atau sebagian kepada kaum miskin.

Melalui kepemilikan tersebut, mereka dapat memperoleh penghasilan untuk

mencukupi kebutuhan hidupnya. Namun, harta tersebut tidak boleh dijual atau

dialihkan hak miliknya kepada pihak lain, sehingga statusnya menyerupai wakaf yang

dimanfaatkan oleh mereka (Fasiha, 2017). Menurut Muhammad Utsman Syabir bahwa

zakat produktif secara tidak langsung bisa dianalogikan (diqiyaskan) dengan zakat

yang dikembangkan oleh mustahik setelah harta zakat mereka miliki, karena

sesungguhnya pengembangan harta zakat baik yang langsung dilakukan oleh

mustahik itu sendiri maupun yang dikelola oleh pemerintah dan lembaga amil zakat

lainnya mempunyai maksud dan tujuan yang sama yaitu untuk kesejahateraan

mustahik itu sendiri (Mahadhir & Arifai, 2021).

Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari tentang zakat produktif yang

menekankan pemberian zakat dalam bentuk modal usaha atau alat produktif bagi



82Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

mustahik selaras dengan pandangan ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi

dan Abdul Qadir Audah. Yusuf al-Qaradawi dalam karya-karyanya menegaskan

bahwa zakat harus dipergunakan secara produktif untuk memberdayakan ekonomi

mustahik, dengan tujuan utama meningkatkan kemandirian mereka dan memutus

siklus kemiskinan (Al-Qaradawi, 1999) . Sedangkan Abdul Qadir Audah menekankan

pentingnya zakat produktif sebagai instrumen sosial-ekonomi yang tidak hanya

memberikan bantuan langsung, tetapi juga memperkuat fondasi ekonomi penerima

zakat melalui investasi dan pengembangan usaha yang berkelanjutan (Audah, 2003).

Kedua ulama ini memperkuat konsep zakat produktif sebagai mekanisme yang

efektif untuk pembangunan ekonomi umat, sejalan dengan prinsip-prinsip yang

telah dirumuskan oleh Syekh Arsyad Al-Banjari dalam konteks tradisional yang lebih

lokal. Hal ini menunjukkan kesinambungan dan relevansi pemikiran klasik dengan

perspektif modern dalam pengelolaan zakat produktif.

METODE PENELITIAN

Bentuk penelitian berupa penelitian kepustakaan (library research) dengan

jenis penelitian kualitatif, yakni meninjau berbagai sumber data melalui berbagai

literatur dan menghubungkannya dengan pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari yang

tertulis dalam Kitab Sabilal Muhtadin terkait Zakat Produktif, yang selanjutnya

dianalisis untuk menjelaskan dan menggambarkan pemikiran Syekh Arsyad Al-

Banjari yang tercantum dalam Kitab Sabilal Muhtadin terkait zakat produktif, dan

selanjutnya dihubungkan dengan praktik pengelolaan zakat produktif saat ini.

Penelitian menggunakan pendekatan sosiologis-normatif dengan menelusuri dan



83Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

memahami konsep zakat produktif dalam konteks sosial masyarakat pada masa

Syekh Arsyad Al-Banjari, sekaligus mengkaji relevansinya dengan kondisi praktik

zakat produktif di masa kini. Selain itu, digunakan pula pendekatan historis untuk

melacak latar belakang sosial, budaya, dan pemikiran hukum Islam yang melandasi

lahirnya gagasan zakat produktif dalam karya beliau.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan

menelaah berbagai dokumen tertulis yang terdiri dari sumber primer dan sumber

sekunder. Sumber primer berupa Kitab Sabilal Muhtadin karya Syekh Muhammad

Arsyad Al-Banjari, sementara sumber sekunder meliputi buku, artikel ilmiah, hasil

penelitian, serta referensi lain yang relevan dengan tema zakat dan pemikiran fikih.

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan menggunakan teknik analisis isi

(content analysis) untuk mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menafsirkan

gagasan zakat produktif yang terkandung dalam teks utama. Selain itu, pendekatan

hermeneutik digunakan untuk menafsirkan makna teks secara kontekstual, dengan

mempertimbangkan latar sosial, budaya, dan historis yang memengaruhi pemikiran

Syekh Arsyad. Proses penalaran dilakukan secara induktif dan deduktif, yakni

dengan menyusun kesimpulan berdasarkan fakta-fakta literatur dan kemudian

mengaitkannya dengan teori dan konsep zakat produktif masa kini.

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan

isi Kitab Sabilal Muhtadin dengan berbagai literatur pendukung yang relevan, serta

melakukan interpretasi kritis untuk memastikan bahwa analisis tidak terlepas dari

konteks sosial dan teologis pemikiran Syekh Arsyad. Dengan pendekatan ini,

penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual terhadap



84Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

pengembangan model zakat produktif berbasis nilai-nilai fikih lokal dan aplikatif

terhadap kebutuhan umat saat ini.

HASIL DAN DISKUSI

Biografi Singkat Syekh Arsyad Al-Banjari

Syekh Arsyad Al-Banjari dikenal sebagai ulama terkemuka yang sangat

dihormati di kalangan masyarakat Banjar, serta di lingkungan para ulama dan

cendekiawan. Ia merupakan putra dari Abdullah bin Abu Bakar dan Aminah binti

Husein. Syekh Arsyad dilahirkan di Kampung Long Gobang, yang terletak dekat

dengan Kampung Kalampayan, Martapura, Kalimantan Selatan, pada pukul 3 dini

hari, tepatnya pada tanggal 15 Safar 1122 Hijriah, yang bertepatan dengan 9 Maret

1710 Masehi (Tim LP2M UIN Antasari dan MUI Provinsi Kalimantan, 2018).

Nasab Maulana Muhammad Arsyad Al-Banjari dapat ditelusuri sebagai

berikut: beliau adalah putra dari Abdullah, yang merupakan putra Tuan Penghulu

Abu Bakar, putra dari Sultan Abdurrasyid Mindanao, yang merupakan keturunan

dari Abdullah, putra Abu Bakar Al-Hindi, kemudian dari Ahmad Ash-Shalaibiyyah,

Husein, Abdullah, Syaikh, dan Abdullah Al-Idrus Al-Akbar (yang dikenal sebagai

leluhur utama keluarga besar Al-Aidrus). Garis keturunannya berlanjut melalui Abu

Bakar As-Sakran, Abdurrahman As-Saqaf, Muhammad Maula Dawilah, Ali Maula Ad-

Dark, Alwi Al-Ghoyyur, Muhammad Al-Faqih Al-Muqaddam, Ali Faqih Nuruddin,

Muhammad Shahib Mirbath, Ali Khaliqul Qassam, Alwi, Muhammad Maula

Shama’ah, Alawi Abi Sadah, Ubaidillah, Imam Ahmad Al-Muhajir, Imam Isa Ar-Rumi,

Imam Muhammad An-Naqib, Imam Ali Uraidhy, Imam Ja’far As-Sadiq, Imam



85Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Muhammad Al-Baqir, Imam Ali Zainal Abidin, dan Imam Sayyidina Husein. Sayyidina

Husein adalah putra dari Imam Ali bin Abi Thalib (Karamallah Wajhah) dan Sayyidah

Fatimah Az-Zahra, putri Rasulullah SAW (Tim LP2M UIN Antasari dan MUI Provinsi

Kalimantan, 2018).

Terdapat 13 karya tulis Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari yang masih

dapat ditelusuri keberadaannya, antara lain: Kitab Ushuluddin, Luqthatul Ajlan,

Faraidh, Tuhfatur Ar-Raghibin, Al-Qaulul Mukhtasar, Ilmu Falak, An-Nikah, Kanzul

Ma’rifah, Fatawa Syekh Sulaiman Al-Kurdy, Sabilal Muhtadin, Syarah Fathul Jawad,

Khotbah Mutlaqah, dan Mushaf Al-Quran Al-Karim (Kasyfuddin, 2020). (Kasyfuddin,

2020). Pemikiran beliau dalam bidang fikih banyak tercermin dalam karya-karya

seperti Sabilal Muhtadin, Luqthatul Ajlan, dan An-Nikah. Salah satu konsep penting

yang beliau kemukakan dalam ilmu fikih adalah teori mengenai harta bersama

(gono-gini) serta teori zakat produktif (Shabir, 2009) . Selain dikenal sebagai pakar

fikih, Syekh Arsyad juga dikenal sebagai ahli dalam ilmu tauhid dan tasawuf.

Beberapa karyanya dalam bidang ini antara lain Tuhfah Al-Raghibin fi Bayani

Haqiqat Iman Al-Mu’minin Wama Yufsiduhu min Riddati Al-Murtadin, Fath Al-

Rahman, serta tulisan mengenai tarekat yang berjudul Kanz al-Ma'rifah. Syekh

Muhammad Arsyad Al-Banjari juga merupakan murid langsung dari pendiri Tarekat

Sammaniyah, yakni Muhammad Samman al-Madani (1719–1775).

Konsep Zakat Produktif Menurut Syekh Arsyad Al-Banjari dalam Kitab Sabilal

Muhtadin

Syekh Arsyad Al-Banjari dalam karyanya, yakni Kitab Sabilal Muhtadin tidak

menjelaskan terkait zakat produktif secara eksplisit, namun konsep pendistribusian



86Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

dan pengelolaan zakat yang disampaikan dalam Kitab Sabilal Muhtadin memberikan

gambaran bahwa dalam pengelolaan dan pendistribusiannya, zakat terbagi untuk

kepentingan konsumtif dan kepentingan produktif. Menurut Kitab Sabilal Muhtadin

(Syukur, 2008) menerangkan bahwa konsep zakat produktif mencakup pemberian

zakat kepada fakir miskin dalam bentuk modal usaha, alat kerja, lahan produktif

dan/atau sejenisnya yang disesuaikan dengan kebutuhan dan kemampuan mustahik

dalam mengelola zakat produktif yang akan diberikan. Sebagaimana yang dijelaskan

dalam Kitab Sabilal Muhtadin, Syekh Arsyad Al-Banjari menggolongkan menjadi 3

(tiga) golongan fakir/miskin dalam menerima zakat.

Konsep pertama dalam pendistribusian zakat yang diberikan atas mustahik

yang tidak memiliki kepandaian khusus dan/atau tidak bisa berdagang maka

baginya diberikan zakat non produktif yaitu dapat diberikan berupa uang untuk

memenuhi kebutuhan hidupnya sampai mustahik tersebut mencapai usia hidup

rata-rata di wilayah tersebut (masa kebiasaan orang hidup), misalnya uang yang

mencukupinya hingga usia 60 tahun, tetapi apabila sudah mencapai umur usia rata-

rata tersebut, misalnya 61 tahun, maka dapat diberikan untuknya uang yang

mencukupinya selama setahun. Selanjutnya menurut Syekh Arsyad Al-Banjari untuk

uang zakat non produktif yang akan diberikan sebaiknya dikelola agar memiliki

manfaat yang lebih banyak sehingga di waktu mendatang dapat menjadikannya

kaya dan tidak lagi menjadi faqir-miskin. Syekh Arsyad Al-Banjari menyebutkan

contoh pengelolaan uang zakat tersebut dengan pembelian sebidang kebun atas

izin imam, sehingga sewanya atau hasil buah-buahnya bisa mencukupi kebutuhan

orang tersebut. Hal ini jelas memberikan makna bahwa menurut Syekh Arsyad Al-



87Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Banjari, zakat yang hanya didistribusikan untuk kepentingan konsumtif (non

produktif) saja tidak bisa mengubah keadaan fakir/miskin saat itu hingga masa

mendatang, sehingga masih perlu pengelolaan khusus agar tetap produktif.

Konsep yang kedua dan ketiga Syekh Arsyad Al-Banjari menjelaskan terkait

pendistribusian zakat secara produktif untuk fakir/miskin yang memiliki

keterampilan khusus dan keahlian dalam berdagang. Maka bagi mereka diberikan

zakat dengan cara dibelikan alat-alat pekerjaan yang sesuai keahliannya dan

diberikan modal usaha, serta dilatih untuk menguasai profesi pekerjaan tertentu

dengan biaya dari dana zakat sehingga mereka bisa mandiri dan mampu mencukupi

kebutuhan hidupnya dengan keuntungan hasil pekerjaan mereka. Gagasan Syekh

Arsyad Al-Banjari tekait konsep pengelolaan zakat sebagaimana disebutkan diatas

merupakan suatu gerakan sosial pemberdayaan masyarakat yang dilakukan sebagai

upaya mengentaskan kemiskinan di pedesaan pada zamannya yang disesuaikan

dengan kebutuhan masyakat. Upaya yang dilakukan Syekh Arsyad Al-Banjari pada

saat itu yaitu dengan memberikan bantuan berupa teknologi pertanian (teknologi

irigasi lahan rawa) (Wafa, 2019). Hal ini dikarenakan masih banyaknya petani miskin

saat itu yang disebabkan kurangnya sumberdaya, tidak memiliki lahan pertanian,

dan tidak adanya alat pertanian yang dimiliki petani, sementara itu, petani yang

kaya selalu memberikan zakatnya dalam bentuk hasil pertanian dan itu akan habis

untuk dikonsumsi, menurut Syeh Arsyad Al-Banjari hal ini tidak dapat menyelesaikan

masalah kemiskinan masyarakat saat itu. Oleh karena itu, konsep penyaluran zakat

kepada fakir/miskin dilakukan dengan pemberian modal untuk sewa lahan pertanian,

alat-alat pertanian, maupun untuk belajar keterampilan (Wafa, 2019).



88Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Maksud dan tujuan dari pemberian zakat pada fakir miskin adalah untuk

mengeluarkan mereka dari kemiskinan sehingga setelah itu mereka tidak lagi

membutuhkan pemberian zakat (Dakhoir, 2010) . Berdasarkan konsep

pendistribusian zakat secara produktif yang disampaikan oleh Syekh Arsyad Al-

Banjari di atas, memberikan implikasi bahwa konsep pendistribusian zakat akan

sejalan dengan tujuan zakat untuk mengentaskan kemiskinan dan sekaligus dapat

menggalakkan aktivitas usaha umat. Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Shodiq

et al. (2024) yang menyatakan bahwa konsep pengelolaan zakat secara produktif

dengan menggali potensi ekonomi umat Islam melalui pemberian modal usaha,

pelatihan, dan/atau dukungan kepada mustahik yang membutuhkan dapat

medorong pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan dengan memperkuat sektor-

sektor ekonomi yang mustahik, menciptakan lapangan kerja, dan meningkatkan

kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan.

Berkaitan dengan konsep pengelolaan zakat secara produktif, Syekh Arsyad

Al-Banjari dalam Kitab Sabilal Muhtadin (dalam salinan Syukur, 2008)

menyampaikan tentang konsepsi alim yang dapat membantu penerapan zakat

produktif.

“… maka hendaklah dibelikan dengan zakat tadi dengan izin ‘imam’ seperti

kebun memadai sewa atau harga buahnya untuk belanjanya...”.

“… maka hendaklah dibelinya alat-alat itu dengan izin ‘imam’...”

Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan bahwa seorang imam atau

pemimpin (penguasa) memiliki tanggung jawab penuh terhadap pelaksanaan zakat

demi kesejahteraan umatnya. Menurut Syekh Arsyad Al-Banjari, seluruh bentuk



89Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

penyaluran zakat harus mendapat persetujuan terlebih dahulu dari imam atau

otoritas yang memimpin umat. Oleh karena itu, dalam konteks pembelian kebun

yang memerlukan dana besar, izin dari imam menjadi penting karena penggunaan

dana zakat dalam jumlah besar bisa berdampak pada berkurangnya alokasi zakat

bagi kelompok penerima lainnya. Imam atau penguasa bertugas sebagai pelaksana

dalam hal pengumpulan dan distribusi zakat. Untuk menjalankan tanggung jawab

tersebut, imam menunjuk para amil yang bertugas secara langsung dalam seluruh

proses pengelolaan zakat, mulai dari pengumpulan, penyimpanan, penjagaan,

pencatatan, hingga penyaluran kepada para mustahik. Masing-masing bagian dari

struktur amil memiliki tanggung jawab dan tugas khusus yang harus dijalankan

sesuai fungsinya.

Menurut Shabir (2009) pendapat Syekh Arsyad Al-Banjari terkait keterlibatan

imam (penguasa) dalam pengelolaan zakat secara produkitif mengikuti pada

pendapat ulama pendahulunya yaitu Ibnu Hajar Al-Haitami, dimana dijelaskan

bahwa diperlukan adanya izin dari imam bila bagian zakat bagi fakir dan miskin

dipergunakan untuk membelikan kebun. Berkaitan dengan tugas dan wewenang

amil, dalam Kitab Sabilal Muhtadin Syekh Arsyad Al-Banjari memberikan perincian

sebagai berikut:

“Bermula amil atas zakat itu sembilan bagian. Pertama, sa’i namanya, yaitu

yang disuruhkan sultan atau nā’ibnya pada mengambil zakat, maka

menyuruhkan dia wajib. Dan disyaratkan pada sā’i itu bahwa adalah ia fāqih

dengan barang yang disuruhkan kepadanya daripada segala zakat lagi Islam,

lagi aqil balig, lagi merdeka, lagi adil, lagi mendengar, lagi melihat. Kedua, kātib



90Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

namanya, yaitu yang menyurat arta zakat yang diterimanya akan dia daripada

segala mereka yang empunya arta dan barang yang atas mereka itu. Ketiga,

qāsim namanya, yaitu yang membahagikan zakat. Keempat, hāsyir namanya,

yaitu yang menghimpunkan sekalian orang yang mempunyai zakat. Kelima,

‘ārif namanya, yaitu yang mengenal akan segala bagian mustahiq yang

menerima zakat. Keenam, hasib namanya, yaitu yang membilang arta zakat.

Ketujuh, katib namanya, yaitu yang memeliharakan arta zakat. Kedelapan, jundi

namanya, yaitu ‘askar yang mengawal arta zakat. Kesembilan, jabi namanya,

yaitu yang menggagahi pada mengeluarkan zakat. Dan harus ditambahi

daripada bilangan yang tersebut itu dengan sekira-kira hajat. Dan tiada masuk

di dalam jumlah segala ‘amil itu sultan dan wali dan qādi”

Menurut penjelasan Syekh Arsyad Al-Banjari, terdapat sembilan jenis petugas

amil yang direkomendasikan untuk mengelola zakat, yaitu sā’i, kātib, qāsim, hāsyir,

‘ārif, hāsib, hāfiz, jundi, dan jābi. Jumlah petugas tersebut dapat ditambah sesuai

kebutuhan. Amil merupakan suatu kepanitiaan yang terdiri dari beberapa petugas

dengan tugas dan tanggung jawab masing-masing. Sā’i adalah petugas yang

ditunjuk oleh pemerintah atau penggantinya untuk memungut zakat, dengan syarat

harus memahami hukum fikih zakat, beragama Islam, sehat jasmani dan rohani,

dewasa, merdeka, adil, serta mampu mendengar dan melihat dengan baik. Kātib

bertugas mencatat harta zakat yang diterima dari muzakki, sementara qāsim

bertanggung jawab mendistribusikan zakat kepada para mustahik. Hāsyir berperan

mengumpulkan data dan mendata muzakki, sedangkan ‘ārif bertugas mengenali

dan mencatat nama-nama penerima zakat. Hāsib memiliki tanggung jawab



91Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

menghitung dan mengelola akuntansi dana zakat, sementara hāfiz menjaga dan

menyimpan harta zakat sebelum disalurkan. Jundi adalah penjaga keamanan harta

zakat, dan jābi memiliki wewenang untuk menegaskan dan mengeksekusi kewajiban

zakat dari muzakki. Syekh Arsyad menambahkan bahwa struktur amil ini dapat

diperluas sesuai situasi dan kebutuhan, namun pejabat seperti sultan, wali, dan qāḍi

tidak termasuk dalam kategori amil.

Kontekstualisasi Pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari terhadap Pendistribusian

Zakat di Indonesia

Konsep zakat produktif yang dikembangkan oleh Syekh Arsyad Al-Banjari

dalam Sabil al-Muhtadin menekankan pentingnya pendistribusian zakat tidak hanya

secara konsumtif, tetapi juga dengan pendekatan pemberdayaan ekonomi yang

berkelanjutan. Gagasan ini secara kontekstual dapat dikaitkan dengan

pendistribusian zakat produktif di Indonesia saat ini, sebagaimana yang telah diatur

dalam peraturan perundang-undangan dan dipraktikkan oleh lembaga-lembaga

amil zakat nasional.

"Wajib atas amil membagikan zakat kepada yang berhak dengan mashlahat

yang nyata dan manfaat yang kekal baginya, bukan hanya sekadar habis

digunakan."

Berdasarkan kutipan tersebut, terlihat bahwa Syekh Arsyad telah memiliki

pandangan progresif mengenai pendayagunaan zakat. Ia tidak hanya melihat zakat

sebagai alat pemenuhan kebutuhan dasar (konsumtif), tetapi sebagai instrumen

penguatan ekonomi mustahik agar dapat mencapai kemandirian dan, dalam jangka

panjang, menjadi muzakki. Di Indonesia, konsep serupa diimplementasikan melalui



92Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

berbagai program zakat produktif oleh Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) dan

Lembaga Amil Zakat (LAZ) seperti Rumah Zakat dan Dompet Dhuafa. Program-

program ini bertujuan untuk meningkatkan kesejahteraan mustahik melalui

intervensi ekonomi berbasis modal usaha, pelatihan keterampilan, dan

pendampingan kewirausahaan.

Pengembangan program Z-Mart oleh BAZNAS merupakan sebuah model

pemberdayaan ekonomi berbasis toko kelontong bagi keluarga mustahik. Program

ini menyediakan stok awal, pelatihan manajemen usaha, dan pendampingan bisnis

secara berkala. Di sisi lain, BAZNAS Microfinance Desa (BMD) memberikan akses

pembiayaan tanpa riba bagi pelaku usaha mikro di desa dengan tambahan

pelatihan dan penguatan komunitas. Semua ini mencerminkan prinsip manfaat yang

kekal yang disampaikan Syekh Arsyad dalam karya monumentalnya. Selain itu,

program Rumah Zakat oleh LAZ melalui pengembangan program Desa Berdaya,

yaitu suatu inisiatif zakat produktif yang menyasar pembangunan ekonomi

komunitas melalui pemberian bibit, alat pertanian, dan pelatihan pertanian organik.

Program ini berfokus pada keberlanjutan dan transformasi mustahik menjadi agen

perubahan sosial di desa masing-masing. Kegiatan ini mencerminkan esensi dari

pemikiran Syekh Arsyad, yaitu bahwa zakat harus digunakan untuk mengangkat

harkat ekonomi kaum dhuafa, bukan sekadar untuk menyambung hidup sesaat.

Program-program seperti ini sejalan dengan Fatwa MUI No. 4 Tahun 2003 tentang

Penggunaan Dana Zakat untuk Investasi (istitsmar), serta Fatwa No. 14 Tahun 2011

tentang Penyaluran Zakat dalam Bentuk Aset Kelolaan.



93Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Salah satu bentuk program nasional yang mencerminkan pendekatan Syekh

Arsyad adalah Kampung Zakat. Program ini merupakan kolaborasi antara

pemerintah pusat dan berbagai lembaga zakat untuk menyasar wilayah 3T

(terdepan, terpencil, tertinggal). Pendekatan yang digunakan mencakup pemberian

modal usaha, pelatihan keterampilan, pembangunan infrastruktur sosial (seperti

sanitasi dan air bersih), serta pembinaan spiritual. Semua elemen ini mendukung

konsep zakat sebagai instrumen pembangunan sosial ekonomi yang utuh, sejalan

dengan pandangan Syekh Arsyad mengenai distribusi zakat yang memberikan

manfaat yang kekal (Andrean et al., 2022).

Keunikan pendekatan Syekh Arsyad adalah penyesuaian distribusi zakat

dengan kondisi sosial budaya masyarakat. Hal ini relevan dengan praktik modern di

Indonesia, di mana distribusi zakat produktif tidak bersifat seragam, tetapi

disesuaikan dengan karakteristik lokal masyarakat seperti penguatan petani di

pedesaan, pelatihan keterampilan di wilayah urban miskin, atau bantuan alat

produksi bagi nelayan di wilayah pesisir. Pemikiran Syekh Arsyad juga berpengaruh

hingga ke luar Indonesia. Abdullah (1985) mencatat bahwa kitab Sabil al-Muhtadin

tersebar luas dan menjadi rujukan di berbagai negara seperti Brunei Darussalam,

Malaysia, Kamboja, dan Thailand. Menurut Salleh et al. (2017) bahwa praktik zakat

produktif yang mengacu pada pendekatan Syekh Arsyad telah banyak diterapkan di

Malaysia, terutama di Penang dan Selangor, melalui pemberian modal usaha kepada

UKM dan pembelian alat produksi seperti mesin pemotong rumput, truk, dan

lainnya.



94Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Pemikiran Syekh Arsyad Al-Banjari tentang zakat produktif memberikan

kontribusi penting dalam pengembangan ekonomi Islam Nusantara, baik secara

teoritis maupun praktis. Secara teoritis, beliau menekankan distribusi zakat dalam

bentuk aset produktif yang disesuaikan dengan kondisi sosial dan keterampilan

mustahik, serta merancang struktur kelembagaan zakat yang melibatkan sembilan

jenis amil dan otoritas imam. Secara praktis, gagasannya relevan dengan model

zakat kontemporer di Indonesia, seperti program Kampung Zakat dan inisiatif

BAZNAS maupun LAZ, yang berfokus pada pemberdayaan ekonomi dan

transformasi mustahik menjadi muzakki. Berdasarkan hasil penelitian disarankan

agar lembaga zakat meningkatkan pelatihan amil berbasis fikih lokal, mengadopsi

struktur kelembagaan tradisional, serta mengembangkan model zakat produktif

berbasis potensi lokal. Untuk penelitian lanjutan, perlu dilakukan kajian komparatif

pemikiran ulama lokal dengan praktik zakat modern, integrasi pemikiran ekonomi

Islam Nusantara dalam kurikulum, dan studi implementatif kelembagaan amil dalam

sistem zakat digital.

REFERENSI

Abdullah, W. M. S. (1985). Perkembangan Ilmu Fiqh dan Tokoh-tokohnya di Asia Tenggara (1).

Ramadhani.

Ali, K. M., Amalia, N. N., & El Ayyubi, S. E. (2016). Perbandingan Zakat Produktif dan Zakat

Konsumtif dalam Meningkatkan Kesejahteraan Mustahik. Jurnal Al Muzara’ah, 4(1), 19–32.

Al-Qaradawi, Y. (1999). Fiqh al-Zakah: A Comparative Study of Zakah, Regulations and

Philosophy in the Light of Quran and Sunnah. Islamic Book Trust.



95Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Andrean, W. F., Oktari, R., & Syafira, N. H. (2022). Mengentaskan Kemiskinan Lewat Kampung

Zakat. https://indonesiabaik.id/infografis/-mengentaskan-kemiskinan-lewat-kampung-

zakat.

Audah, A. Q. (2003). Islamic Economic System. International Islamic Publishing House.

BAZNAS. (2024). Laporan zakat dan pengentasan kemiskinan BAZNAS RI 2023. Puskas BAZNAS.

Dakhoir, A. (2010). Pemikiran Fiqih Shaikh Muhammad Arshad al-Banjari. Jurnal Studi Keislaman.

Islamica, 4(2), 1–20.

Fasiha. (2017). Zakat Produktif Alternatif Sistem Pengendalian Kemiskinan, Cet. 1. Laskar

Perubahan.

Haidir, M. S. (2019). Revitalisasi Pendistribusian Zakat Produktif Sebagai Upaya Pengentasan

Kemiskinan di Era Modern. Journal of Islamic Economics and Banking, 10(1), 57–68.

Kasri, R. A. (2016). Maqasid Al-Shariah and Performance of Zakah Institutions. Kyoto Bulletin of

Islamic Area Studies, 9(3), 19–41.

Kasyfuddin, M. I. (2020). Sejarah Ulama Besar Kalimantan: Maulana Syekh Muhammad Arsyad

Al-Banjari. Al-Banjari.

Mahadhir, M. S., & Arifai, A. (2021). Zakat Produktif dalam Tinjauan Hukum Islam. Jurnal Kajian

Ekonomi Islam, 2(2), 184–187.

Munadi, F., & Effendi, M. N. (2021). Diskursus Zakat Produktif Syekh Muhammad Arsyad Al-

Banjari. Journal Of Islamic And Law Studies, 5(1), 63–75.

Musa, A. (2020). Pendayagunaan Zakat Produktif (Konsep, Peluang, dan Pola Pengembangan).

Lembaga Naskah Aceh.

Muslimah, D. H. (2024). Pendayagunaan zakat produktif di BAZNAS Kota Pontianak dalam

meningkatkan kesejahteraan mustahik. Jurnal Visioner Pemberdayaan Ekonomi, 2(1), 45–56.

Salleh, M. Y. Y., Ibrahim, N., Rahim, R. A., Abidin, M. Z. H., Hassa, P., & Razak, M. I. A. (2017). The

Economic Views of Syeikh Muhammad Arsyad Al- Banjari Regarding Zakat: An Analysis of

the Sabil Al- Muhtadin Text. International Journal of Academic Research in Business and

Social Sciences, 7(3), 813–821.

Sauqi, M. (2025). Konsep Zakat Produktif Perspektif Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari dalam

Kitab Sabilal Muhtadin (Analisis Sejarah, Hermeneutika, dan Istinbath). Jurnal EKOBIS-DA,

6(1), 12–24.



96Qusqazah: Jurnal Ekonomi Syariah
Vol. 3 No. 1, Juni 2024

Shabir, M. (2009). Pemikiran Syekh Muhammad Arsyad Al-Banjari tentang Zakat dalam Kitab

Sabîl Al-Muhtadîn: Analisis Intertekstual. Jurnal Analisa, 16(1), 1–18.

Shodiq, S. J., Chotib, M., & Rahayu, N. W. I. (2024). Zakat Produktif dalam Perspekrif Hukum

Islam. Jurnal Bisnis Dan Manajemen, 4(1), 19–29.

Syukur, A. (2008). Kitab Sabilal Muhtadin. Bina Ilmu.

Tim LP2M UIN Antasari dan MUI Provinsi Kalimantan. (2018). Ulama Banjar dari Masa Kemasa.

Antasari Press.

Ummulkhayr, A., Owoyemi, M. Y., & Cusairi, F. M. (2016). Zakah Administration and its

Importance: A Review. IOSR Journal Of Humanities And Social Science (IOSR-JHSS), 21(6),

1151–1200.

Wafa, M. A. (2019). Pemikiran dan Kiprah Syech Muhammad Arsyad Al Banjari dalam Perspektif

Komunkasi Agama. Jurnal Mutakallimin, 1(1), 17–27.

Zalaikha, S. (2016). Pendistribusian Zakat Produktif dalam Perspektif Islam. Jurnal Ilmiah Islam

Pantura, 15(2), 308–319.


